
 

 315 

Traduire dans une société multilingue : l’autotraduction littéraire au Pays 

Basque 
FREDERIK VERBEKE 

(Universidad del País Vasco / Euskal Herriko Unibertsitatea UPV/EHU) 

 

 

 
Résumé 

Les sociétés multilingues, où plusieurs langues et littératures se partagent un espace commun et 

entretiennent des relations hiérarchiques complexes et dynamiques, se sont révélées à plusieurs reprises être un 

point de départ intéressant et un grand défi pour les études littéraires et les études de traduction, puisqu’elles 

obligent à redéfinir des concepts clés. Le Pays Basque l’est encore davantage de par l’énorme complexité qui le 

caractérise, avec un multilinguisme officiel (espagnol/basque) du côté Sud, dans la Communauté autonome 

basque, et l’absence de tout statut juridique officiel de la langue basque dans la partie française. Une telle 

société, où plusieurs langues entretiennent des rapports de force asymétriques et complexes, est un excellent 

laboratoire pour étudier le phénomène de la traduction en général et de l’autotraduction en particulier. Le présent 

travail est consacré à l’étude de deux femmes écrivains du Pays Basque nord, Aurelia Arkotxa et Itxaro Borda, 

qui s’autotraduisent du basque au français. 

Mots-clés 

Autotraduction, multilinguisme, bilinguisme, Pays Basque, Aurelia Arkotxa, Itxaro Borda 

 

Abstract 

Multilingual societies, where different languages and literatures coexist and maintain complex and dynamic 

hierarchical relationships, have turned out to be an interesting starting point and a big challenge for literary and 

translation studies, as they oblige to redefine key concepts. The Basque Country is even more interesting due to 

its enormous complexity, with an official multilingualism (Spanish/Basque) in the Southern part, in the Basque 

Autonomous Community, and the absence of any legal status for the Basque language in the French part. Such a 

society, where different languages maintain asymmetrical and complexe power relations, is an interesting 

laboratory for the study of translation and especially of self-translation. This research focus on two women 

writers of the Northern Basque Country, Aurelia Arkotxa and Itxaro Borda, who self-translated their own work 

from Basque to French. 

Keywords 

Self-translation, multilingualism, bilingualism, Pays Basque, Aurelia Arkotxa, Itxaro Borda 

  



 

 316 

Introduction 

À quoi bon qualifier une société de « multilingue » ? N’est-ce pas une tautologie qui sert 

implicitement à renforcer l’idée qu’il existe aussi des sociétés monolingues ? Nous savons 

depuis longtemps que le paradigme romantique basé sur l’idée d’« une nation, une langue, 

une culture » est une chimère qui n’a plus raison d’être, bien que ce paradigme reste vivant et 

alimente toujours de nombreuses constructions discursives et identitaires. Si nous avons 

maintenu l’adjectif, ce n’est pas pour alimenter la chimère de la société monolingue, au 

contraire. Il s’agit, d’un côté, de faire référence à ces sociétés où le multilinguisme jouit d’une 

plus grande visibilité, voire institutionnalisation, et, de l’autre côté, de souligner la qualité 

multilingue inhérente à toute société avant de nous pencher sur la question de la traduction. 

La traduction littéraire (et non-littéraire) est souvent conceptualisée comme le passage d’une 

langue à une autre, d’une littérature à une autre, d’une culture à une autre. Or, toute traduction 

implique-t-elle nécessairement le passage d’une culture à l’autre ou est-il possible de traduire, 

de passer d’une langue à l’autre, tout en restant dans une même culture ? Est-il possible de 

traduire, de passer d’une langue à l’autre, tout en restant au même endroit, dans la même 

société, tout en s’adressant aux mêmes lecteurs, aussi multilingues que l’auteur du texte 

original ? Quand on traduit dans une culture/société multilingue, traduit-on d’une culture à 

l’autre ou reste-t-on dans une même culture ? Voilà des questions qui surgissent quand on se 

penche sur les sociétés dites « multilingues », où plusieurs langues et littératures se partagent 

un espace commun et entretiennent des relations complexes et dynamiques. Voilà des 

questions qui poussent à redéfinir ou à repenser des concepts-clés des études de traduction ou 

des études littéraires1. Voilà pourquoi notre recherche est consacrée au Pays Basque, où 

plusieurs langues entretiennent des rapports de force asymétriques et complexes. Un excellent 

laboratoire pour étudier le phénomène de la traduction en général et de l’autotraduction en 

particulier. Un défi passionnant en raison de l’énorme complexité qui le caractérise, avec un 

multilinguisme officiel (espagnol/basque) du côté Sud, dans la Communauté autonome 

basque, et l’absence de tout statut juridique officiel de la langue basque dans la partie 

française.  

Après quelques observations générales sur le Pays Basque, nous nous centrerons sur deux 

femmes écrivains du Pays Basque nord, Itxaro Borda et Aurelia Arkotxa, en nous appuyant 

sur le tournant socio-culturel qui s’est produit ces dernières années dans les études de 
                                                
1 Reine MEYLAERTES, « Multilingualism as a challenge for translation studies », Carmen MILLAN-VARELA et 
Francesca BARTRINA (éds.), Routledge handbook of translation studies, Londres, Routledge, 2012, p. 519-533. 



 

 317 

traduction2. Ce ne sont pas leurs textes qui sont au centre de notre étude, mais les traductrices 

elles-mêmes, les agents qui se cachent derrière les traductions et rendent les transferts des 

textes possibles. Leurs portraits sociolinguistiques, réalisés à base d’entretiens, et leurs 

rapports au multilinguisme donneront lieu à plusieurs réflexions générales. 

Quelques notes sur le Pays Basque 

Le Pays Basque est formé par sept provinces. Les trois territoires de la Communauté 

autonome d’Euskadi (Bizkaia, Araba et Gipuzkoa) forment avec la Communauté forale de 

Navarre le Pays Basque sud, également appelé Hegoalde ou Pays Basque péninsulaire. Le 

Labourd, la Basse-Navarre et la Soule forment le Pays Basque nord, également appelé 

Iparralde ou Pays Basque continental. Depuis janvier 2017 le Pays Basque nord jouit d’une 

reconnaissance institutionnelle grâce à la création de la Communauté d’agglomération du 

Pays Basque. Le Pays Basque sud est dépendant de l’État espagnol, mais dispose d’une 

grande autonomie dans des secteurs aussi importants que l’éducation, la santé ou les impôts. 

Le Pays Basque nord, en revanche, est dépendant de l’État français. Il a perdu son autonomie 

depuis la Révolution française (1789), quand un État centralisé et unifié a mis un terme aux 

privilèges basques. 

Sur le plan linguistique et culturel, l’euskara est dans la Communauté autonome basque et 

dans certaines parties de la Navarre depuis 1978 une langue co-officielle avec l’espagnol, 

alors que sur le territoire dépendant de l’État français le statut de langue officielle lui est 

toujours refusé. Deux politiques linguistiques différentes s’opposent donc. Dans le nord, le 

monolinguisme a été institutionnalisé, la langue française étant le symbole de l’indivisibilité 

de la nation3 occultant sans doute une réalité linguistique complexe. Dans le sud, par contre, 

la reconnaissance officielle de la langue basque a entraîné une promotion institutionnelle de la 

langue basque (bilinguisme obligatoire dans les institutions publiques, subventions, prix 

littéraires, etc.), y compris au niveau international (avec l’Institut Etxepare, des subventions 

pour la traduction, etc.). Résultat sur le terrain, 27% de la population âgée de plus de 16 ans 

serait bilingue, 14,7% serait passivement bilingue et 58,3% serait non-bascophone, selon la 

Ve Enquête Sociolinguistique menée par le Gouvernement basque et l’Office Public de la 

                                                
2 Anthony PYM, « Introduction: On the Social and the Cultural in Translation Studies », Anthony PYM, Miriam 
SHLESINGER et Zuzana JETTMAROVA (éds.), Sociocultural Aspects of Translating and Interpreting, 
Amsterdam/Philadelphia, John Benjamins, 2006, p. 1-25. 
3 Anne-Marie THIESSE, La création des identités nationales, Paris, Seuil, 1999. 



 

 318 

Langue Basque et publiée en 20134. Dans la Communauté autonome basque environ 600.000 

personnes sont bilingues (32%), 63.000 en Navarre (11,7%) et 51.000 en Iparralde (21,4%). 

Dans un tel contexte multilingue, les habitants du Pays Basque sont en contact permanent 

avec plusieurs langues, des deux côtés des Pyrénées, mais pas toujours de la même façon. En 

schématisant et en simplifiant beaucoup, on pourrait dire que ceux du Pays Basque nord sont 

plus familiarisés avec les traditions culturelles françaises et sont au courant de ce qui se passe 

à Paris, alors que ceux du sud ont leur regard plus souvent tourné vers Madrid et la Péninsule 

ibérique. Les conséquences sont manifestes non seulement parmi les francophones et les 

hispanophones, mais aussi parmi les bascophones. Dans une recherche récente sur les 

dynamiques transfrontalières dans le théâtre contemporain du Pays Basque, nous avons pu 

constater comment les agents culturels observent des différences importantes dans le 

comportement du public des deux côtés des Pyrénées, des différences qu’ils attribuent à une 

éducation basée sur des dynamiques interculturelles différentes5. 

Quant à la production littéraire en euskara, le centre du champ littéraire basque se situe 

depuis 1975 dans la Communauté autonome basque6. Vu que tous les bascophones sont au 

moins bilingues, il n’est guère étonnant que la question de la langue soit une des « décisions 

cruciales » quaffronte un écrivain basque quand il se lance dans une carrière littéraire7. Soit il 

écrit en langue basque, soit en espagnol ou en français. En plus, le bilinguisme lui offre la 

possibilité de changer de langue et de s’autotraduire. Dans le Pays Basque sud, une 

soixantaine d’écrivains a fait de l’autotraduction8, alors que dans le Pays Basque nord, ce 

nombre est plus faible en raison du nombre réduit d’écrivains bascophones, mais aussi, 

comme nous verrons par la suite, à cause d’un refus plus prononcé de l’autotraduction (et de 

la traduction) de la part des écrivains en langue basque. Néanmoins, les quelques cas qui 

                                                
4  Consultable en ligne: 
www.euskara.euskadi.net/contenidos/informacion/argitalpenak/es_6092/adjuntos/VEncuesta.pdf  
5 Frederik VERBEKE, « Multilinguismo, traducción y dinámicas transfronterizas en el teatro contemporáneo del 
País Vasco », Béatrice BOTTIN (ed.), Nuevos asedios al teatro contemporáneo: creación, experimentación y 
difusión en los siglos XX y XXI (España - Francia - América), Madrid, Fundamentos, 2016, p. 183-192. 
6 Ur APALATEGI, « The recent systemic repositioning of literature in the French Basque Country : Origins of a 
literary subfield », César Domínguez, Anxo Abuín González et Ellen Sapega (éds.), A Comparative History of 
Literatures in the Iberian Peninsula, vol. 2, Amsterdam / Philadelphia, John Benjamins, 2016, p. 473-487, 
citation p. 473. 
7 Iban ZALDUA, « Eight crucial decisions (a Basque writer is obliged to face) », Mari-Jose OLAZIREGI (éd.), 
Writers in between languages : minority languages in the global scene, Reno, University of Nevada, Center for 
Basque Studies, 2009, p. 89-112, citation p. 90.  
8  Elizabete Manterola, «  La autotraducción en el contexto vasco : entre distancia interlinguïstica y la 
constitución de un campo literario nacional transfronterizo », [on-line], Glottopol, nº 25 (2015), p. 71-87 
[disponible le 30/01/2018] <URL: glottopol.univ-rouen.fr/telecharger/numero_25/gpl25_05manterola.pdf >.  



 

 319 

existent revêtent un grand intérêt pour les études de traduction, comme le démontrent les cas 

d’Aurelia Arkotxa et d’Itxaro Borda. 

Itxaro Borda : l’autotraduction pour faire la paix et accepter le multilinguisme 

Itxaro Borda (née en 1959) a beau être l’une des écrivaines les plus importantes, critiques 

et prolifiques du sous-système littéraire du Pays Basque nord, elle reste marginale à cause de 

son œuvre assez atypique dans l’ensemble de la production littéraire en langue basque9 

(Dolharé-Çaldumbide 2015 : 93). Dans les années 1980 elle a publié un roman satirique et 

polémique sur le Pays Basque, Basilika (1984), une série de romans avec la détective 

lesbienne Amaia Ezpeldoi comme protagoniste et, surtout, de la poésie. Avec son roman 

100% Basque (2001), où elle dénonce l’hypocrisie qui entoure la culture basque, Itxaro Borda 

a reçu le prix Euskadi de littérature. C’était la première fois que le plus important prix 

littéraire du Pays Basque, financé par le gouvernement d’Euskadi, était attribué à un auteur du 

Pays Basque nord. L’attribution du prix à un écrivain « périphérique » servait surtout à 

réaffirmer et à consolider le centre du système littéraire basque : « Just as the French literary 

system needs other French-speaking peripheries, so too the Basque literary system needs 

Biscay’s, Navarre’s, and Iparralde’s subsystems in order to be the core of something »10. 

La publication de ce roman a marqué un tournant chez Itxaro Borda, à plusieurs niveaux et 

en particulier dans son rapport avec la langue française et dans son regard sur la traduction. 

Jusqu’à l’an 2000, elle s’était opposée à toute (auto-)traduction en français, comme la 

majorité des écrivains d’Iparralde. Comme souvent dans des sociétés multilingues et 

diglossiques caractérisées par des conflits socio-linguistiques et des rapports de force 

asymétriques entre les langues, le choix de la langue est chargé idéologiquement et n’est pas 

innocent11. Écrire en français, dans la langue dominante, était (et est encore souvent) perçu 

par les écrivains du Pays Basque nord comme une traîtrise envers la langue basque et sa 

littérature. « C’est comme si tu collaborais avec l’ennemi », nous a confié Itxaro Borda dans 

un entretien (29 septembre 2016). L’autotraduction était (est) perçue comme une arme à 

                                                
9 Katixa DOLHARE-ÇALDUMBIDE, « L’auto-traduction comme résistance aux idéologies aliénantes et voie vers la 
paix: l’exemple de l’oeuvre d’Itxaro Borda au Pays Basque nord (Iparralde) » [on-line], Glottopol, nº 25 (2015), 
p. 88-102 [disponible le 30/01/2018] <URL: http://glottopol.univ-rouen.fr/numero_25.html>. 
10 « Tout comme le système littéraire français a besoin d’autres périphéries francophones, le système littéraire 
basque a besoin des sous-systèmes de la Biscaye, de la Navarre et d’Iparralde afin d’être au centre de quelque 
chose ». Ur APALATEGI, « The recent systemic repositioning of literature in the French Basque Country […] », 
op. cit., p. 481-482. 
11 Reine MEYLAERTS, « Multilingualism as a challenge for translation studies », op. cit., p. 524. 



 

 320 

double tranchant. Elle peut donner une plus grande visibilité à l’auteur, certes, mais en même 

temps elle risque d’effacer et de marginaliser l’original en langue minorée et de confirmer 

ainsi la position dominante de la langue majeure12. L’attitude de refus de Borda envers la 

traduction en français remonte à l’enfance. « Sei urteak ospatu nintueneraino euskaraz ari 

ginen etxean. Frantses eskolan sartu orduko hasi zen buruaren garbiketa linguistikoa »13, a-t-

elle confié lors d’une conférence en 2013. Elle a été « forcée » à apprendre le français et 

traitée avec mépris parce qu’elle parlait basque. « Gerra egoera koloniala zen eta seipazazpi 

urteko haurrei jasanarazteko egiazki biolentoa »14. Vers l’âge de 12-15 ans, elle a décidé 

d’écrire en basque et seulement en basque et s’est refusée à toute autotraduction jusqu’à l’an 

2000. 

Au début des années 2000, elle a traversé une crise existentielle — « je me suis 

complètement remise en question »15 —, et s’est peu à peu éloignée des idées nationalistes et 

de l’esprit « totalitaire » des milieux militants16. Lors de notre entretien, elle a reconnu que 

« le fait de se revendiquer basque collectivement nous a fait repousser toute la partie française 

de notre culture, alors qu’on a été élevé là-dedans »17. En l’an 2000, elle a pris ses distances : 

« On arrête avec ces conneries, la culture française est à moi autant que l’autre ». Et 

d’ajouter : « Mon monde de référence, c’est Joachim du Bellay, Louise Labbé, Rimbaud, 

Verlaine, Camus, Sartre »18. À l’issue de cette crise, elle a commencé à travailler le français 

(littéraire), fait la paix avec la langue française et avec la culture française et mis un terme au 

rapport conflictuel qu’elle entretenait avec la langue française. 

C’est dans ce contexte de remise en question, de crise existentielle, qu’elle a écrit 

100% Basque, un roman qu’elle qualifie, lors de notre entretien, d’« explosion », une 

explosion de « 30 ans d’idéologie nationaliste sur la culture basque », de « traduction d’une 

colère » et d’« anti-basque », un roman qui offre une image très différente du Pays Basque en 

comparaison avec l’image qu’on peut trouver chez Bernardo Atxaga ou Kirmen Uribe. Le 

                                                
12 Rainier GRUTMAN, « L’autotraduction: dilemme social et entre-deux textuel », Atelier de traduction, 7, 2007, 
p. 219-229, citation p. 223. 
13 « Jusqu’à mes six ans nous parlions basque à la maison. Une fois entrée à l’école française commença le 
lavage de cerveau linguistique ». Itxaro BORDA, « Etxetik etxera itzuliz », conférence présentée le 11 juillet 2013 
à l’Udako Euskal Unibertsitatea, à Bayonne [texte inédit]. 
14 « C’était une situation de guerre coloniale et vraiment violente à faire subir à des enfants de six ou sept ans ». 
Ibid. 
15 Entretien avec Itxaro Borda, 29 septembre 2016. 
16 Katixa DOLHARE-ÇALDUMBIDE, « L’auto-traduction comme résistance […] », op. cit., p. 94. 
17 Entretien avec Itxaro Borda, 29 septembre 2016. 
18 Ibid. 



 

 321 

titre fait référence à une annonce publicitaire du fromage « pur » brebis Pays Basque. L’image 

positive et le succès du fromage basque s’oppose à l’image négative et le rejet que les 

Basques souffrent sur d’autres plans. D’une façon satirique, le fromage, les brebis et les 

bergers deviennent le symbole de ce à quoi correspond le « vrai » Basque. Tout en prenant le 

monde du fromage comme un leitmotiv, l’auteure jette un regard critique sur la société basque 

contemporaine, basée sur des clichés et des stéréotypes, et elle confronte ses lecteurs avec de 

nombreuses contradictions. Ainsi, par exemple, critique-t-elle l’attitude de ces Basques qui 

adorent la langue basque, l’euskera, mais qui enseignent le français à leurs enfants. Elle 

critique les institutions culturelles du Pays Basque qui maintiennent leur culture dans un état 

primitif tout en niant sa dimension contemporaine. Elle attaque les pouvoirs politiques et 

économiques de la région qui utilisent la culture basque pour satisfaire leurs intérêts 

personnels. 

L’autotraduction l’a aussi aidé à sortir de sa crise existentielle. Avant de faire 

l’autotraduction de son roman 100% Basque, elle avait fait déjà quelques autotraductions pour 

aider d’autres traducteurs à traduire sesouvrages en galicien, catalan, etc, mais sans les rendre 

publiques, ce qui aurait été mal vu. « Frantsesez idazteko gai ez nintzela sinestera heldua 

nintzen […]. Ordutik hara, itzultzen ari nintzen bitartean, frantsesez idazten ikasten nuen 

berriz […], nire izaera berreskuratzen nuela iruditzen zitzaidala gainera »19. L’autotraduction 

lui a permis de mieux se connaître elle-même et d’accepter sa « multiculturalité », d’accepter 

soi-mêmede sortir de « l’endogamie un peu étouffante ». De plus, quand elle écrit en français, 

« c’est comme si je revenais aux sensations de mon enfance »20. Elle a décidé de « renoncer à 

un monolinguisme artificiel imposé par une idéologie sociopolitique aliénante », d’embrasser 

son multilinguisme, de reconnaître la culture « plurielle » qui se trouve « au fondement de la 

culture basque », et de s’ouvrir « à la diversité du monde et à la rencontre humaine », au-delà 

des préjugés idéologiques21. En faisant de l’autotraduction et en instaurant dans sa tête une 

égalité entre le français et le basque, elle a fait « la paix avec les langues (et le monde) »22, 

nous a-t-elle confié, en reprenant une idée qu’elle avait développée aussi ailleurs :  

                                                
19 « J’en étais arrivée à croire que je n’étais pas capable d’écrire en français […]. Ensuite, pendant que je 
traduisais, j’ai à nouveau appris à écrire en français […] et, en plus, j’avais l’impression que je récupérais mon 
être ». Itxaro BORDA, « Etxetik etxera itzuliz », op. cit. 
20 Entretien avec Itxaro Borda, 29 septembre 2016. 
21 Katixa DOLHARE-ÇALDUMBIDE, « L’auto-traduction comme résistance […] », op. cit., p. 96. 
22 Entretien avec Itxaro Borda, 29 septembre 2016. 



 

 322 

Itzulpena, etsaia izan eta deitu daitekeen bestearen ganako bidea da. L’enfer c’est 

l’autre zioen Jean-Paul Sartre frantses filosofo esistentzialistak. Itzulpena praktikatuz, 

edonor, bera bezalakoa den etsaia horrekin baketzen da23. 

Lorsqu’elle a gagné le prix Euskadi de littérature, elle a reçu de l’argent pour la traduction, 

mais devait chercher elle-même une maison d’édition. Dans un premier temps, elle a essayé 

de se faire éditer à Paris. Elle a frappé à la porte d’une dizaine de maisons d’éditions 

parisiennes, mais « elles n’acceptèrent pas des traductions », « ça n’entrait pas dans leur 

politique d’édition »24. En publiant des autotraductions des langues dites « régionales » en 

français, Paris aurait du mal à sauvegarder l’image monolingue avec laquelle elle représente 

d’habitude son système littéraire. À cela on pourrait ajouter que son roman véhicule une 

image du Pays Basque assez différente de celle que l’on retrouve dans les romans de 

Bernardo Atxaga ou de Kirmen Uribe, deux écrivains qui ont réussi à se faire éditer à Paris. 

Or, elle n’a reçu aucun commentaire sur ce point imagologique. Finalement, en 2003, elle a 

décidé de publier son autotraduction à Bayonne avec l’aide d’un éditeur local. Les 

exemplaires (1500 + 1000) se sont vendus très rapidement, mais leur distribution était limitée 

principalement au Pays Basque. Autrement dit, son autotraduction lui a permis de passer 

d’une langue à une autre, mais pas nécessairement d’une culture à l’autre, la plupart de ses 

lecteurs étant des Basques francophones. 

Itxaro Borda continue à écrire et à publier en langue basque et à s’autotraduire. De plus en 

plus, le décalage entre les deux processus d’écriture se réduit, tellement elle se sent séduite 

par l’expérience d’écrire en deux langues « simultanément » et par les interactions entre les 

deux langues. Quand elle traduit en français, elle découvre les « manies », les « habitudes » 

qui caractérisent son écriture en basque. « Cela m’a fait changer ma façon d’écrire et devenir 

plus consciente »25. Or, cette expérience d’écriture où les deux langues sont en dialogue 

permanent est parfois « troublante » : « Je me sentais parfois traître à ma propre culture 

basque », parce que « c’était admettre que j’avais besoin d’une autre langue pour trouver une 

solution dans ma propre langue », « c’est admettre un peu le caractère non absolu de la langue 

basque »26. Néanmoins, pour Itxaro Borda, même si dans la société la langue basque se trouve 

                                                
23 « La traduction est un chemin vers l’autre, qui pourrait être et que l’on pourrait appeler ennemi. L’enfer c’est 
l’autre disait le philosophe existentialiste français Jean-Paul Sartre. En faisant de la traduction, toute personne 
fait la paix avec cet ennemi qui lui ressemble ». Itxaro BORDA, « Etxetik etxera itzuliz », op. cit. 
24 Entretien avec Itxaro Borda, 29 septembre 2016. 
25 Ibid. 
26 Ibid. 



 

 323 

dans un état diglossique, elle ne l’est pas dans sa tête : il y a une égalité entre les deux 

langues, un bilinguisme égalitaire. 

Son dernier roman, Ultimes déchets (2015), a été le fruit d’une écriture bilingue et 

simultanée telle que celle que nous venons d’évoquer. Il a même été publié en version 

bilingue, une décision de l’auteure. Motivée en partie par le fait que le livre était une 

commande de deux associations qui luttaient contre un centre de déchets et que la plupart de 

leurs membres n’étaient pas bascophones, cette décision n’a pas été applaudie par tout le 

monde. Même l’éditeur aurait préféré publier les deux versions séparément. « Cela en a 

choqué certains », a-t-elle confié27. La réticence à l’emploi de la langue française persiste 

toujours dans certains secteurs de la société basque. De nombreux auteurs se refusent encore à 

(faire) traduire leurs œuvres28 . « Je connais beaucoup d’auteurs qui ne veulent pas être 

traduits, surtout en français. On n’écrit en basque que pour les lecteurs basques », estime 

Itxaro Borda, tout en ajoutant que « les lecteurs basques exigent de nous que nous n’écrivions 

qu’en basque, mais ils ne nous lisent pas »29. Une observation qui rejoint d’une certaine façon 

les propos que nous avons recueillis auprès d’un responsable de la maison d’édition Elkar à 

Bayonne. Il regrette que la plupart des lecteurs bascophones d’Iparralde préfèrent lire en 

langue française plutôt qu’en langue basque, malgré leur militantisme en faveur de l’euskera. 

Ce refus de la traduction lié à une vision négative de la culture française et nourri par 

l’idée que « si tu traduis ton texte, tu le mets à disposition de la culture qui t’a détruit », 

pourrait être une des raisons pour lesquelles il y a si peu de traductions en français de la 

littérature basque, selon Itxaro Borda30. Parmi les autres causes, elle évoque le manque de 

financement et le manque d’« intérêt culturel pour la découverte d’auteurs considérés pires 

que des auteurs provinciaux ». D’où aussi la décision de s’autotraduire : « si nous ne le 

faisions pas nous-mêmes, personne ne le ferait »31. 

En écrivant et/ou en s’autotraduisant en français, Itxaro Borda est entrée en contact 

avec beaucoup d’écrivains francophones et elle s’est rendu compte qu’elle était « plus 

chanceuse » que certains écrivains qui avaient choisi d’écrire seulement en français. Jouissant 

d’une reconnaissance et d’une importante visibilité dans le système littéraire en langue 

basque, elle peut mener une vie d’écrivaine, alors que la plupart des écrivains francophones 

                                                
27 Ibid. 
28 Frederik VERBEKE, « Multilinguismo, traducción y dinámicas transfronterizas […] », op. cit. 
29 Entretien avec Itxaro Borda, 29 septembre 2016. 
30 Ibid. 
31 Ibid. 



 

 324 

du Pays Basque peinent à se rendre visible sur le marché, à se faire éditer et à rejoindre les 

lecteurs, bien qu’ils utilisent une langue   dominante ». Curieux paradoxe : il semble parfois 

plus facile de se rendre visible en écrivant dans une langue minorée qu’en écrivant dans une 

langue dominante. 

Quant à Paris, elle ne vaut plus une messe : Paris n’est plus le centre, selon Itxaro Borda. 

Même si Bernardo Atxaga et Kirmen Uribe ont réussi à se faire éditer par d’importantes 

maisons d’édition parisiennes, « cela ne se vend pas par millions, » a-t-elle souligné. En effet, 

selon Gisèle Sapiro, « the French series of foreign literature […] typically sell between 800 

and 5000 copies, apart from Nobel or other prizes winners »32. En revanche, une édition 

bilingue publiée à Bayonne rejoint souvent un plus grand nombre de lecteurs que ces 

traductions, selon Itxaro. Et de conclure, « la centralité n’est plus à Paris […] notre centralité 

à nous, elle peut être à Bordeaux, Donostia, Bilbao, Bayonne »33. De la même façon, elle 

trouve les écrivains francophones sont que devenus plus intéressants que les auteurs de Paris. 

Aurelia Arkotxa : l’autotraduction et le vécu d’un continuum plurilingue 

Le manque d’intérêt pour Paris et le goût pour les « périphéries » francophones se 

retrouvent chez Aurelia Arkotxa (1953). Née à Baigorri, elle habite à Hendaye et, comme 

Itxaro Borda, elle est une des rares écrivaines du Pays Basque nord qui jouissent d’une 

reconnaissance importante dans l’ensemble du système littéraire basque34 . Elle est aussi 

professeur universitaire et membre d’Euskaltzaindia, l’Académie de la langue basque. Avec 

Itxaro Borda, Lucien Etxezaharreta et Piarres Xarriton, elle a été à l’origine de la revue 

littéraire Maiatz, qui a lancé et promu la plupart des écrivains du Pays Basque nord. Une 

revue qui est devenue aussi une maison d’édition. 

Après avoir découvert ses poèmes dans la revue Maiatz, la maison d’édition Pamiela, 

située à Pampelune (Navarre), lui a proposé de publier son premier livre, Atari ahantziak 

(1993). En 2001, Alberdania, une maison d’édition située à Irun, a publié son second livre, 

Septentrio. Un troisième livre, Fragmentuak, a vu le jour en 2010, rassemblant une série de 

chroniques poétiques qu’elle avait publiées auparavant dans le journal bascophone Berria. À 

                                                
32  « Les séries françaises de littérature étrangère […] vendent habituellement entre 800 et 5000 copies, à 
l’exception des prix Nobel ou d’autres prix ». Gisèle SAPIRO, « Globalization and cultural diversity in the book 
market: The case of literary translations in the US and in France », Poetics, 38, 2010, p. 419-439, citation p. 430. 
33 Entretien avec Itxaro Borda, 29 septembre 2016. 
34 Ur APALATEGI, « The recent systemic repositioning of literature in the French Basque Country […] », op. cit., 
p. 483. 



 

 325 

l’heure actuelle, elle a fait l’autotraduction de son second livre et a l’intention de traduire 

également ses autres livres. L’autotraduction de Septentrio a été publiée en 2006 dans une 

petite maison d’édition de Bruxelles, Atelier du Héron. 

La décision de se traduire en français a été moins problématique, moins conflictuelle que 

dans le cas de Borda. Aucune crise existentielle ne l’a accompagnée. Lors d’un entretien avec 

l’auteure début mars 2016, elle insistait sur le fait qu’elle était devenue très vite trilingue et 

qu’elle avait acquis ses langues de façon « naturelle » et « sans conflits ». La langue basque 

est sa langue maternelle et la langue qu’elle a toujours parlé à la maison ; elle a appris le 

français à l’école maternelle Saint-Joseph de Saint-Étienne-de-Baïgorry (Baigorri) à l’âge de 

4-5 ans et enfin elle s’est familiarisée avec le castillan pendant les vacances d’été, lorsqu’elle 

se logeait chez sa tante dans un village de la région navarraise de la Ribera. À chaque fois, 

elle est entrée en contact avec sa nouvelle langue de façon « agréable » et « naturelle », 

« prête à découvrir un monde nouveau ». Néanmoins, par la suite, elle a vécu aussi des 

expériences qui lui montraient la relation parfois problématique entre les langues. Ainsi, 

quand sa famille s’est installée à Hendaye, lorsqu’elle avait une dizaine d’années, elle a été 

frappée par l’omniprésence du français et choquée par le curé qui n’acceptait pas qu’elle 

utilise le catéchisme en basque qu’elle avait apporté de Baigorri. Néanmoins, elle a toujours 

maintenu une relation pacifique avec ses langues, le basque, le français et l’espagnol. De plus, 

tout comme Itxaro Borda, elle n’impose pas de hiérarchie entre ses langues. Elle ne vit pas les 

rapports asymétriques entre ses langues, tout en sachant que ce type de rapports existe dans la 

société. Elle n’en tient pas compte quand elle écrit : « Je me fiche de la réalité. Moi et ma 

langue. Ce n’est pas mon boulot de réfléchir là-dessus. Je suis dans la création »35. On 

retrouve donc à nouveau un bilinguisme/plurilinguisme égalitaire dans l’esprit de l’écrivain 

face à une situation diglossique dans la société. 

Ce rapport étant pacifique, naturel et non-conflictuel, il n’est pas surprenant de constater 

qu’elle écrit aussi en plusieurs langues. Néanmoins, dans ses créations littéraires, elle écrit 

toujours d’abord en langue basque et ensuite elle en fait une version en français. Or, force est 

de constater que, quand on compare les deux versions, elle ne fait pas une traduction littérale. 

Dans le cas de Septentrio, par exemple, il y a une importante réécriture. Pour elle, ce n’est 

même pas une traduction, même si elle s’est basée sur le texte original en basque, publié en 

2001. Elle préfère parler d’une suite : « tu continues ce que tu as écrit dans une autre 

                                                
35 Entretien avec Aurelia Arkotxa, mars 2016. 



 

 326 

langue »36. « Tu passes d’une langue à une autre à partir d’une même expérience. C’est de la 

création » et « pour comprendre la création », dit-elle, « il faut que tu comprennes le texte en 

plusieurs langues ; il ne faut pas arrêter à une langue, parce que c’est un continuum »37. Cela 

reprend le texte original sans être identique. À partir d’une même expérience, on continue le 

dialogue avec soi-même, en passant d’une création à une autre, en passant d’une langue à une 

autre. C’est donc un continuum plurilingue, un continuum où le passage d’une langue à une 

autre se fait de façon « naturelle ». Les langues font partie d’elle et ne sont pas liées à un 

territoire. « Je me déplace avec mes langues comme un escargot avec sa coquille », a-t-elle dit 

lors d’une rencontre à Bruxelles dans le cadre du festival Fenêtre Ouverte sur le Pays Basque 

en 2013. 

Le cas de Septentrio est sans doute celui d’une autotraduction un peu particulière, voire 

même un cas limite. La frontière entre création originale et traduction devient floue. On se 

trouve à cheval, dans l’entre-deux, dans l’hybridité. Voilà d’ailleurs une série de concepts et 

d’images qui apparaissent aussi quand elle se définit elle-même. Lors du colloque Writers in 

Between languages : Minority Literatures in the Global Scene, qui a eu lieu en 2008 au 

Centre d’études basques de l’Université de Nevada (Reno), aux États-Unis, elle se définissait 

comme « périphérique » et « transnationale » ou, comme dirait Mari Jose Olaziregi, en charge 

de l’organisation de cette rencontre, Aurelia Arkotxa est proche de la pensée frontalière, elle 

choisit, au-delà des attachements territoriaux, un statut d’entre-deux38. Et quand on analyse le 

style de Septentrio, on remarquera son hybridité, à cheval entre la poésie et la prose, de la 

poésie en prose ou de la prose poétique. 

De même, quand elle décide de publier la version française de son livre, elle se rend en 

« périphérie ». Contrairement à Itxaro Borda, elle n’a pas frappé aux portes des maisons 

d’édition parisiennes. Elle s’est rendue à Bruxelles, laissant de côté Paris. Pendant le colloque 

à l’Université de Nevada, elle a expliqué la raison de sa décision de la façon suivante : elle a 

choisi la francophonie pour échapper aux préjudices de l’Hexagone concernant les langues 

                                                
36 Ibid. 
37 Ibid. 
38 Mari Jose OLAZIREGI, « Introduction », Mari Jose OLAZIREGI (éd.), Writers in between languages: minority 
literatures in the global scene, Reno, University of Nevada, Center for Basque Studies, 2009, p. 11-24, citation 
p. 16. 



 

 327 

« régionales », pour ne pas souffrir l du système littéraire jacobin et pour ne pas être enfermée 

dans la catégorie d’écrivain régional39. 

Elle a donc traversé la France pour se rendre à Bruxelles à l’Atelier du Héron, qui a publié 

son autotraduction dans la collection Pérégrins, une collection dédiée aux itinéraires géo-

poétiques. Le thème du voyage, du déplacement et du nomadisme sont au coeur de son livre. 

La possibilité de publier à Bruxelles lui a ouvert la porte de l’espace nommé 

« francophonie »40. Or, dans l’entretien qu’elle nous a accordé en 2016, elle a voulu nuancer 

ces explications. Le choix de Bruxelles et de la francophonie ne serait pas l’issue d’un choix 

réfléchi, mais le résultat d’un vécu. Elle avait rencontré Kenneth White (poète et théoricien de 

la géopoétique) à Biarritz, elle s’était intéressée à la géopoétique, elle avait intégré des 

groupes de poètes de langue française, elle participait à des rencontres poétiques, elle avait 

connu les éditeurs de Bruxelles à Bordeaux, etc. « Je l’ai vécu naturellement comme un 

combat artistique […], c’est l’art, l’artistique qui me pousse vers eux »41. Ce ne serait donc 

pas la francophonie qui l’a poussée vers Bruxelles, même si, rétrospectivement, on pourrait le 

penser, a-t-elle ajouté. De  plus, si un éditeur parisien lui avait proposé de publier son livre, 

elle ne l’aurait pas refusé, mais elle ne l’a pas cherché, a-t-elle précisé. Selon elle, tout est le 

résultat d’un vécu (naturel), pas d’un choix prémédité. Le vécu d’un escargot qui se déplace 

partout avec sa coquille multilingue. Un vécu multilingue qui a déclenché une écriture 

multilingue. 

Conclusions 

Itxaro Borda et Aurelia Arkotxa représentent deux cas emblématiques de l’autotraduction 

littéraire au Pays Basque nord. Leurs (auto)portraits dessinés ci-dessus invitent à formuler un 

certain nombre de questionnements et de commentaires, que nous aborderons brièvement en 

guise de conclusion. 

Tout d’abord, observons comment le recours à l’autotraduction est intimement lié dans les 

deux cas à une conviction de plurilinguisme égalitaire. Chacune défend son choix de 

l’autotraduction en revendiquant son multilinguisme et en attribuant à chacune de ses langues 

un statut égal. Certes, une nette différence peut être observée : Aurelia Arkotxa se vante 
                                                
39 Aurelia ARKOTXA, « Writing in Basque in a global space from the periphery », Mari Jose OLAZIREGI (éd.), 
Writers in between languages: minority literatures in the global scene, Reno, University of Nevada, Center for 
Basque Studies, 2009, p. 27-38, citation p  29-30. 
40 Ibid., p. 34. 
41 Entretien avec Aurelia Arkotxa, mars 2016. 



 

 328 

d’avoir assumé son plurilinguisme depuis son enfance, insistant sur le continuum d’un vécu 

plurilingue, avec des passages « naturels » et « non-conflictuels » entre les langues. Itxaro 

Borda, en revanche, distingue nettement deux périodes dans sa vie : une première durant 

laquelle elle partageait l’idée que la traduction en français serait une trahison envers la langue 

basque, et une seconde où, à l’issue d’une crise existentielle, elle a fait la paix avec ses 

langues et embrassé son multilinguisme.  

Cette revendication d’un plurilinguisme égalitaire ne les empêche pas de reconnaître aussi 

la diglossie de la société basque. Le plurilinguisme égalitaire concernerait plutôt la sphère 

privée, personnelle, alors que dans l’espace public, dans la société, les langues sont prises par 

des rapports de force asymétriques. Néanmoins, les propos recueillis pendant les entretiens 

invitent à introduire quelques nuances et éviter ainsi de tomber dans des oppositions trop 

binaires (sphère privée-sphère publique, utopie-réalité). Certes, le plurilinguisme égalitaire est 

souvent limité à l’espace privé, voire individuel, de par son caractère utopique. Toutefois,  ce 

plurilinguisme égalitaire n’est pas l’affaire de quelques rares individus extraordinaires. Au 

Pays Basque, de nombreux interlocuteurs assument, comme Aurelia Arkotxa, leur 

plurilinguisme de façon non-conflictuelle et passent d’une langue à une autre de façon 

naturelle et dans les contextes les plus divers (à la maison, dans la rue, au travail, à 

l’université, etc.), sans qu’il y ait une répartition fonctionnelle des langues, ni une 

superposition conflictuelle, deux caractéristiques de la diglossie 42 . Le plurilinguisme 

égalitaire ne saurait donc se borner à une simple question individuelle.  

Par ailleurs, concernant les rapports (de force) entre les différentes langues au sein d’une 

société, l’approche sociolinguistique en a souligné l’asymétrie à juste titre43. Or, là aussi, le 

piège de la simplification nous guette. Au moment de qualifier une langue de haute ou de 

basse, de dominante ou de dominée, l’habitude est d’attribuer une seule étiquette à chaque 

langue. Soit elle est haute ou dominante, soit elle est basse ou dominée. Un regard plus 

dynamique et plus complexe s’impose pourtant. Le Pays Basque en offre un bel exemple. Les 

langues française et espagnole, selon le territoire, sont considérées d’habitude comme les 

langues dominantes, alors que la langue basque est qualifiée de langue minorée. En effet, les 

                                                
42 Rainier GRUTMAN, « Bilinguisme et diglossie : comment penser la différence linguistique dans les littératures 
francophones », Lieven D'HULST et Jean-Marc MOURA (éds.), Les études littéraires francophones : état des 
lieux, Lille, Travaux du Conseil scientifique de l'Université Charles-de-Gaulle-Lille 3, 2003, p. 113-126, citation 
p. 118.  
43 Christian LAGARDE, « De l’individu au global : les enjeux psycho-sociolinguistiques de l’autotraduction 
littéraire », [on-line], Glottopol, nº 25 (2015), p. 88-102 [disponible le 30/01/2018] <URL: http://glottopol.univ-
rouen.fr/numero_25.html>. 



 

 329 

bascophones étant une minorité, ils ne peuvent pas toujours communiquer dans leur langue 

faute d’interlocuteurs bascophones suffisants. En Pays Basque nord, en outre, la langue 

basque ne bénéficie pas d’une reconnaissance constitutionnelle spécifique. Malgré tout, la 

langue basque n’est pas toujours vécue ou perçue comme une langue dominée, mais parfois 

aussi comme une langue dominante. Pour en offrir quelques exemples, il convient de regarder 

de l’autre côté des Pyrénées, dans le Pays Basque sud, où la reconnaissance officielle de la 

langue basque a donné lieu à une forte politique linguistique pour essayer de sauvegarder et 

de promouvoir la langue minorée. La maîtrise de la langue basque y est devenue un pré-requis 

indispensable pour accéder à un poste dans la fonction publique. L’immense majorité des 

enfants vont à l’école en langue basque. C’est dans ces contextes que la langue basque est 

parfois perçue et vécue comme une langue dominante, notamment de la part d’écoliers qui 

n’ont pas l’habitude de communiquer en basque en dehors de l’école ou de la part d’aspirants 

à un poste de fonctionnaire qui se voient obligés de suivre des cours pour passer l’examen qui 

certifie le niveau C1 de basque. Dans le secteur culturel, Itxaro Borda nous a livré un autre 

exemple, cette fois-ci au Pays Basque nord : en écrivant en langue basque, elle jouit d’une 

plus grande visibilité et elle peut mener une vie d’écrivaine, contrairement à ceux qui écrivent 

en langue française, comme nous le disions plus haut. Au Pays Basque, la production littéraire 

en langue basque procure un capital symbolique majeur. Les écrivains bascophones entrent 

plus facilement dans les histoires littéraires et reçoivent plus facilement des aides ou des 

subventions pour la diffusion ou la traduction de leurs oeuvres. 

Dans la même lignée, les propos d’Arkotxa et de Borda nous poussent à questionner aussi 

le regard qu’on porte sur le rôle et le choix de la langue française. L’autotraduction du basque 

au français est normalement vue comme l’autotraduction vers une langue de plus grande 

diffusion. Et, de plus, elle est considérée comme obéissant  à une volonté d’obtenir une plus 

grande visibilité dans la République des Lettres44 et d’accéder à une plus grande notoriété. Or, 

dans les deux cas analysés ce n’est pas aussi évident, car Aurelia Arkotxa prend le chemin de 

la francophonie, de la « périphérie », en choisissant une petite maison d’édition à Bruxelles, et 

Itxaro Borda réclame Bayonne comme son centre, en tournant le dos à Paris. Plutôt que de se 

traduire vers une langue majeure, elles se sont traduites vers une langue mineure, dans le sens 

que Deleuze et Guattari lui donnent45. Dans le cas de Borda, son œuvre est diffusée surtout au 

Pays Basque, parmi des lecteurs francophones et même bascophones. En effet, au Pays 

                                                
44 Pascale CASANOVA, La République mondiale des Lettres, Paris, Seuil, 1999. 
45 Gilles DELEUZE, et Félix GUATTARI, Kafka: Pour une littérature mineure, Paris, Éditions de Minuit, 1975.  



 

 330 

Basque nord, de nombreux Basques bilingues préfèrent lire en français plutôt qu’en basque. 

Arrivé à ce point, il est assez clair que la traduction n’implique pas nécessairement le passage 

d’une culture à l’autre. Elle peut se produire et rester au sein d’une même culture, d’une 

même communauté, surtout quand celle-ci est multilingue. L’objectif d’Itxaro Borda et 

d’Aurelia Arkotxa, en s’autotraduisant, n’était peut-être pas tellement de passer d’une culture 

à l’autre, mais de rendre visible la dimension multilingue de leur culture, d’impulser, de 

promouvoir, de partager avec leur lectorat le plurilinguisme égalitaire qui est le leur. 


